Meximieux 25 février 2022

La vision biblique de 'homme, une lumiere pour éduquer

Défis actuels et réponses chrétiennes
Par Xavier DUFOUR

L’éducation est le lieu ol tout commence et prend forme, chacune de nosvies comme |I’avenir d'une
société. Selon la philosophe Hannah ARENDT, c’est a travers I’éducation que nous décidons si nous
aimons assezle monde pour le transmettre a nos enfants et si nous aimons assez nos enfants pour
leur transmettre un monde qu’ils devront accueillir pour, a leur tour, le renouveler. Amour du
monde, amour des enfants : on le voit, I'’éducation arapport a I‘amour. Qui n’aime pas ne met pas
au monde, quin’aime pas n’éduque pas.

Or notre société a du mal avec I’éducation qu’elle n’envisage que d’un point de vue économique,
en termes de moyens, alors qu’il faudrait I’envisager en termes de finalités. Quelle humanité
voulons-nous promouvoir ? Promouvoir caril ne s’agit pas de « fabriquer » des personnes, ou de les
dresser: I'’éducation a rapport a /a liberté, celle de I'’enfant qu’il s’agit d’accompagner, de faire
grandir. Mais le principe de croissance est intérieur a I’enfant et reste infiniment mystérieux. C’est
un dynamisme qui n’appartient donc pas a |'éducateur, qui ne peut que le favoriser par sa
sollicitude.

Parler d’amour, de liberté, pose doncd’emblée la questionde ’homme caril n’y a pas de neutralité
éducative. Qu’on le veuille ou non, on éduquera ala lumiere d’une certaine vision anthropologique
(matérialiste, spiritualiste, rationaliste...). Le but de mon propos est de montrer la pertinence du
regard biblique et chrétien pourlatache éducative.

Les défis contemporains : la déconstruction de la nature humaine

Aujourd’hui la foi chrétienne et la société sont confrontées a de redoutables défis, non plus
politiques, mais anthropologiques. Les grandes distinctions les plus communément admises (que
I’on soit croyant ou non), sontremises en cause :

— distinction entre I’humain et I'animal : c’est I'antispécisme qui relativise la spécificité de
I’'homme dans le régne animal.

— distinction entre 'homme et la femme: gender théory, transexualité s’efforcent de

neutraliserle corps, envisagé comme une construction sociale révisable.

— distinctionentre I’lhumain et la machine: le projet transhumaniste vise au dépassement du
vieillissement voire de la mort.

— distinction entre le réel et le virtuel : 'emprise croissante d’internet et des réseaux sociaux
engendre des personnalités semi-absentes, flottant entre deux mondes...

Origine de ces remises en cause ?

On peut dire sans trop simplifier que I’abolition des distinctions qui structurent notre existence
procédent d’'un méme refus du donné, de ce qui nous précéde, tout ce que I'on peut appeler la
nature, le réel, au sens de ce que nous n’avons pas choisi et qui nous résiste. A I’origine de ce refus
il ya I'affirmation dela liberté comprise comme puissance d’émancipation :

- Avec Descartes (XVII® s.), cCest I’émancipation de |a raison par rapport a la tradition.



- Avec Rousseau (XVIII®), I’émancipation politique de I'individu-citoyen, sujet de droits
universels, par rapport aux droits du sang.

- Avec Nietzsche (fin XIX® s.) et Sartre (XX¢ s.), I’émancipation métaphysique de I'individu vis-
a-visde Dieu, ou vis-a-vis d’une « nature humaine » quile précederait : ’'hnomme-libre est un
projet arbitraire, donné a soi-mémeindépendamment de toute « valeur » préexistante.

Cette quéte d’émancipation s’exprime aujourd’hui dans les philosophies dites de la
« déconstruction ». On pourrait les résumer ainsi: ce que nous appelons « nature » n’est que la
sédimentation, l’intériorisation de coutumes, de conventions culturelles (stéréotypes),
profondément ancrées en nous par I'habitude et les instances d’autorité. Or ces stéréotypes
expriment en réalité des rapports de force, oulI’'un des termes est dominant et I’'autre dominé : ainsi
des distinctions homme/femme; hétéro/homo; homme/animal, etc. Puisque ces données
prétendues « naturelles» sont en fait des constructions culturelles, il est possible de les
« déconstruire » pour échafauder de nouveaux modeles conformes au désir de chacun. Par
exemple, l'identité sexuelle binaire sera remplacée par l‘orientation sexuelle et ses diverses
déclinaisons, au gré des décisions du sujet.

Critiques de la déconstruction

Reconnaissons dans cette démarche de déconstruction une part de vérité : dans ce que nous
qualifions de « naturels » (par exemple les réles respectifs de ’homme et de la femme ou la maniére
de se sentir un homme ou une femme), il y a évidemment une part de coutume, variable selon
I’époque et le pays. On ne ressent pas sa masculinité dela méme maniére si l’on est un francgais du
XV& ou du XXI¢siecle, siI’on est africain ou esquimau, etc. Il peut &tre intéressant (mais difficile voire
impossible selon le philosophe Merleau-Ponty) de faire la part entre les dimensions acquises parla
culture et les dimensions innées, en particulier ce qui se joue dans l'identité corporelle. Mais
pouvons-nous dire, par exemple, que le corps de la femme, avec ses cycles, sa disposition a porter
la vie, n’est qu’une convention, ne retentit pas en profondeur sur un « étre-femme » étranger au
sexe masculin ?

D’autre part, qui procéde a la déconstruction sinonl’homme ? Il est celui qui, dans la chaine de
I’Evolution, constitue un seuil ; comme étre libre, il peut désormais dans une certaine mesure
orienter cette chaine, décider de ce qu’il veut devenir. La encore, il y a un fond de vérité dans
I’'affirmation moderne de I'autonomie du sujet. 'homme est doté d’uneliberté. C'est bien ce quile
sépare de I'animal d’un c6té, soumis a ses instincts et qui le sépare de la machine d’un autre c6té,
soumise a I’homme. Il y a bien une singularité de la nature humaine, en terme de liberté. Pour
autant, la déconstruction est-elle indéfinie, illimitée ? Puis-je me recomposer, m’auto-créer a
volonté ? Non, il y a bien une borne radicale a ma liberté, c’est que je n’ai pas décidé de nafitre, j’ai
recu |'existence de I’extérieur. Méme si je veux me reconfigurer moi-méme, c’est toujours ce moi
guej’airecu quiest I'auteur de cette transformation. Tel est le paradoxe de ce « moi » qui veut tout
décider sans pouvoir étre sa propre source. Et telle est I'impasse rageuse et désespérée du projet
individualiste de s’appartenir soi-méme.

Enfin, une autre limite, bien concréte, vient du lien entre I’homme et la nature, du souci écologique
quifait que I’homme doit préserver son environnement, avecses rythmes et ses équilibres. Ors’il y
a bien une nature, notamment physique, des choses, ’homme pourrait-il y échapper? Par son
corps, il est bel et bien solidaire de cette nature, son corps appartient a un cosmos en devenir. Donc,
le principe de précaution voudrait que I’lhomme ne considére par son corps comme une simple
machine sans intériorité. Vouloir neutraliser la différence sexuelle (théoriquement ou bien



concréetement, avec I'aide de la technique), n’est-ce pas prendre un grand risque par rapport aux
équilibres intimes de ce corps ?

De méme, ne faut-il pas lutter contre I'hyper-dépendance technologique (inflation des temps
d’écrans) et tous les troubles psychiques qu’elle provoque ? Perte de I’attention, perte du sens de
I'intériorité, superficialité des rapports, instabilité du caractere, rapport conflictuelau temps .... Une
écologie psychique est aussi nécessaire qu’une écologie corporelle.

L’anthropologie chrétienne au service de la croissance et de I'unité personnelle

L'anthropologie biblique et chrétienne propose une série d’éclairages sur notre nature, sur les
conflits qui nous habitent, ainsi que des chemins de croissance et de réconciliation : réconciliation
de I’'homme avec la nature, avec le temps, avec lui-méme, avec les autres, enfin avec Dieu. Nous
nous proposons de parcourir brievement ces cing réconciliations en soulignantau passage leurs
implications éducatives.

Réconciliation avec la nature

On reproche souvent a la Bible d’avoir engendré une civilisation de la science, de la technique et
finalement dela destruction de la nature. Cela est vrai pour la science et la technique et pour deux
raisons:

- d’une partla Bible place I'homme en situation de domination vis-a-vis d’une nature désacralisée.
Les récits de création nous disent avant tout que, si la nature est créée, alors elle n’est pas divine,
les astres ne sont pas des divinités contrairement a ce que croyaient les babyloniens. Seul ’homme
est « image de Dieu », seul il peut étre le berger et le maitre de la création. Cette désacralisationde
la nature au profit de I’'homme permet a celui-ci d’interroger le monde et d’agir sur lui, comme le
veut la démarche scientifique.

- d’autre part, cette nature, créée par la parole (Genéese 1), le Verbe (Prologue de Jean) est par la-
méme tissée d’intelligence. C'est donc bien a 'homme, seul étre de parole, d’interpréter, de
décrypterle langage du monde, et c’est la deuxiéme condition, I'affirmation d’un monde intelligible
pourl’homme, qui permet I'attitude scientifique.

Mais uneradicalisation a lieu au XVlle siecle, bien illustrée par le programme de Descartes de « nous
rendre comme maftres et possesseurs de la nature ». L'anthropologie de Descartes est dualiste :
I’'homme est une pensée, une pure volonté, qui agit sur des corps passifs, malléables, qui sont des
mécanismes. Dés lors, I’homme tend a devenir non plus le berger de la création, mais un potentat
qui par la technique en tire le plus grand bénéfice possible. Aujourd’huile souci écologique nous a
rendu sensibles a cette dégradation du rapport entre ’lhomme et la nature (que I'on compare
I’Angelus de Millet, par exemple, avec Les temps modernes de Chaplin). La solution est-elle de
revenir au paganisme, en resacralisant la nature (Gaia) ? N'est-elle pas plut6ot de resituer ’lhomme
dansson appartenance a la nature d’un coté (I’homme est pour une part « poussiéere d’étoiles » et
il appartient au régne animal), et dans son rapport a Dieu de I'autre (I'homme est également
« esprit », pensée, liberté, capable d’amour gratuit) ? C’est ici que le grand Pascal nous éclaire :
« 'homme n’est ni ange, ni béte, mais le malheur veut que qui veut faire I'ange fait la béte ». A
force de nous réduire a de purs esprits, nous en venons a détruire les conditions mémes de notre
survie matérielle.

Quels sont les enjeux éducatifs de ces remarques ? Il s’agit pour nous de promouvoir une vision
chrétienne de I’écologie et d’en montrer la justesse, I’équilibre, aux enfants et aux jeunes: ni



sacralisationde la nature, ni mépris ou instrumentalisation de cette nature. Elle fait partie du projet
de Dieu.On doitlarespecter, la cultiver, la protéger, d’autant gu’elle nous traverse par notre corps :
écologie globale doncqui passe aussi et d’abord par le respect du corps humain.

Réconciliation avec le temps

La modernité technique ainstitué un rapport au temps trés particulier, temps objectif des horloges
plutét que temps subjectif de la vie intérieure, temps mécanique dont le rythme est dicté par la
rentabilité: «le temps; c'est de l'argent». L'emprise technologique renforce ce rapport
pathologique au temps : la machine impose ses rythmes (cf. Les Temps modernes), internet et les
réseaux sociaux nous asservissent. Nous vivons le temps comme un obstacle et non comme une
chance.

La encore, il semble bien que la Bible soit a I’origine de ce temps orienté et irréversible : le 1* récit
de création dela Genése (Gn 1) inaugure bien ce temps linéaire, et non pluscyclique comme il I’était
dans les civilisations antiques, il y a un commencement, un déroulement progressif, jusqu’a cet
accomplissement dont parle I’Apocalypse. Ainsi, il est vrai que la Bible a inventé la notion moderne
d’histoire a travers ce temps d’un progrés possible, temps de la responsabilité humaine (on ne
revient jamais en arriere), temps de I’engagement, donc de la possible impatience : « surtout ne
perdons pasde temps »...

Mais la Bible propose aussi une écologie du temps, une réconciliation de I’lhomme avec le temps.
Car ce temps linéaire est aussi un temps qualifié, il ne se réduit pas a la marche monotone de
I’horloge. Il est rythmé grace au Sabbat qui relativise le travail, recentre sur les rapports familiaux
et sur la gratuité de la vie. Il se colore différemment selon les fétes, qui scandent I’'année et les
jubiléstousles 50 ans. L’Ecclésiaste, cet étonnant texte de sagesse, souligne que tous les moments
ne sont pasinterchangeables, qu’il ya un temps opportun (kairos) pour chaque chose :

Il'ya un moment pour tout, et un temps pour chaque chose sous le ciel :

un temps pour donner la vie, et un temps pour mourir ; un temps pour planter, et un temps pour

arracher.

Un temps pour tuer, et un temps pour guérir ; un temps pour détruire et un temps pour construire.

Un temps pour pleurer, et un temps pour rire ; un temps pour gémir, et un temps pour danser...
(Qo 3, 1-4)

Ainsi, il nous faut nous réconcilier avec le temps présent, selon ce que nous suggerent les trois
acceptions du mots « présent » : temps actuel, donc seul réel, temps de la présence, lieu de ma
pleine disponibilité, et enfin temps donné, cadeau offert par Dieu pour déployer mon étre et ma
liberté.

Les enjeux éducatifssont multiples. Pour le jeune, c'est I'importance de donner sens aux
rythmes familiaux et scolaires, a I’alternance des temps d’étude et de détente, comme de donner
un sens a la régularité des activités, qui n’est pas routine, mais possibilité de se construire dans la
durée, dans la patience. Veillons aussi au contenu des temps de détente, a ne pas les saturer
d’activités éparpillées: savoir s’ennuyer est aussi fécond pourla vie intérieure...

Pour I'’éducateur aussi, il y a un enjeu de cette écologie du temps: il s’agit de comprendre que
I'impatience n’éduque pas, qu’ily a des temps favorables et d’autres qui ne le sont pas. Par exemple,
dans la gestion d’un conflit, on doit savoir différer la sanction afin qu’elle ne soit pas délivrée dans
un moment de colére. Ou encore, quand il s’agit de faire réfléchir un adolescent sur son orientation
d’études, on sait que certaines périodes ne sont pas propices a cette réflexion qui suppose des
maturations, des prises de consciences souvent laborieuses.



Réconciliation avec soi-méme, corps - ame - esprit

Aprés Descartes et son dualisme qui oppose le corps (matiere inerte) et I'dme (source du
mouvement), les visions de ’lhomme vont osciller entre deux extrémes :

- I'affirmationidéaliste du primat de I'esprit au mépris du corps

- I'affirmation matérialiste du primat du corps, qui réduit la vie intérieure, les émotions, les
sentiments, la pensée, a des processus physico-chimiques.

Comment sortir de ce dualisme corps-ame, qui finit toujours par asservir I’'un des termes a l'autre ?
Ici encore I'anthropologie biblique peut nous éclairer. En effet, la Bible n’est pas dualiste : elle est
unitaire et ternaire.

-Ternaire car elle croise trois regards, trois perspectives complémentaires : le corps, I'ame et I'esprit.
Le corps, c’est la condition matérielle et sensible de ma présence au monde et aux autres. L’dme:
C'est la vie intérieure, dans ses dimensions psychologique (les émotions, le caractere...) et
rationnelle (la mémoire, l'intelligence et la volonté). Enfin, I’esprit est la source profonde de la
personne, ce point mystérieux parlequel je suis unia Dieu qui me donnel’étre et qui m’invite a me
donnera lui, a I'aimer, a le prier.

- Unitaire car la Bible considére toujours ’lhomme dans sa globalité vivante : « ma chair exulte, mon
dme est en féte... », « mon dme exalte le Seigneur, exulte mon esprit en Dieu mon sauveur... ». On
le voit, en ’homme, tout est charnel (nous ne sommes pas des anges), tout est psychique (nous
éprouvons, nous pensons ce que nous vivons) et tout doit étre assumé par la vie spirituelle. Saint
Paul ditainsi: « on est semé corps psychique (c’est a-dire ame), on ressuscite corps spirituel » (1 Co
15, 44). Le but de la vie chrétienne n’est pas la négation ou le dépassement de la chair, de la
psychologie, de la raison ou de la volonté, mais leur unification, leur assomption, dans la vie
spirituelle, c’est-a-dire la vie dans I’Esprit.

Les enjeux éducatifs sont immenses. S’agissant des écoles chrétiennes, elles doivent promouvoir
une éducation globale quifavorise I'unification de la personne dansla considération de ses diverses
dimensions. Pour que la formation soit vraiment intégrale, il faut éviter la disjonction des activités
d’enseignement, d’éducation et d’évangélisation (les trois missions de I’école chrétienne) en des
temps, des lieux et des acteurs différents, comme c’est trop souvent le cas. Ainsi, I'enseignement
est autant formationde l'intelligence que de la volonté : tout enseignant est aussi un éducateur, ne
serait-ce que parles exigences de méthode, de précision, de probité, qu’ildemande a ses éleves. De
méme, tout enseignement peut éveiller au sens du mystere, introduire aux questions
fondamentales delavie: d’ouvientle monde ?, etc. Le professeur qui sait susciter I’émerveillement
devant la profondeur du réel et devant les capacités de ’lhomme a pénétrer les lois de I'univers,
peut étre un véritable éveilleur spirituel dans le strict cadre de sa discipline. Méme dans |'école
laique, I’enseignant chrétien, a travers la qualité de son enseignement et la justesse de son regard
éducatif, peut témoignerimplicitement mais fortement de la dignité infinie de chaque personne.

Réconciliation avec autrui

Face a des comportements de plus en plus individualistes, on a le sentiment que I’"homme
contemporain n’est plus que l'individu gyrovague d’une société ol les liens se sont progressivement
atomisés. Il semble ne luirester que, d’un c6té, I’enfermement en soi-méme du selfie et, de I'autre,
la dissolutiondansle groupe ou il se sent exister au moment méme ou il disparaft dansl’anonymat.
Individualisme ou collectivisme, ces deux écueils symétriques se rejoignent : dans la foule, chacun
est seul. Or ces deux écueils expriment |la perte d’un sens authentique de la personne.



On le sait, cette notion de personne est née de la méditation des Péres de I'Eglise sur les personnes
trinitaires. Celles-ci sont progressivement définies comme « relations subsistantes », le Pére, le Fils,
I’Esprit n’existent que dans leurs relations réciproques. A I'image de ces personnes divines, la
personne humaine, bien qu’existant en tant que substance individuelle, ne se déploie pleinement
gue comme étre de relation, de donation et d’accueil, appelé a entrer librement dans des relations
d’amour et de communion.

La encore les enjeux éducatifs sont décisifs. Par exemple, quelle pédagogie de I'amitié offrons-nous
a nos enfantsou nos éleves ? Je remarque que les éléves sont tres réceptifs a un discours exigeant
sur I'amitié. lls savent trés bien que dans les passes difficiles il y aura trés peu de personnes sur
lesquelles ils pourront compter. lls n‘ont pas d’illusion sur la superficialité des réseaux sociaux,
méme s’ils en sont « accros ». Donc on peut leur expliquer qu’une amitié se construit dans la durée,
se nourrit de bienveillance, d’idéal commun, de disponibilité.

De méme concernant I’éducation affective et sexuelle : elle ne saurait se réduire a un discours
physiologique ou hygiéniste, mais engage la sphere des sentiments, celle de la raison et de la
volonté, a travers le sérieux d’'un engagement et méme la sphére spirituelle, tant le lien entre la foi
et lI'amour humain est profond, et sert méme de modele a ['Alliance dans la Bible.
Il'y a aussil’enjeud’une sensibilisationa la beauté de la différence sexuelle, comme expérience de
la limite, ouverture libératrice a I’altérité, et finalement préparant a I'ouverture au Tout-autre.

Réconciliation avec Dieu, comme source de notre étre.

Nos difficultés de rapport a nous-mémes et aux autres sont souvent liées a notre relation a Dieu.
C’est le rapport a I'altérité fondamentale, et ce rapport colore et refléte les autres relations. Tant
de nos contemporains sont victimes d’un regard faussé sur Dieu. Comment changer ce regard ?
Commentretrouver le Dieu de I’Alliance, loin de toutes les caricatures dominatrices, terroristes ou
mievres que nous pouvons véhiculer ?

La Bible nousy aide car ces caricatures sont déja décrites et démasquées dés la Genese : Dieu y est
percu, par le serpent puis par suggestion par Eve et Adam, comme une entrave a la liberté. Or ce
gue montre le récit de la Genese, a travers notamment la symbolique des deux arbres(car on oublie
toujoursl’arbre de la vie, comme Adam et Eve qui se focalisent sur I’arbre de la démesure, c’est-a-
dire du refus de la vie comme don). En réalité, ce que dit le texte c’est que Dieu donne tout et ne
retient rien. Se séparer de Dieu (le péché), c’est fondamentalement rejeterlaviedonnée (I'arbre de
la vie) pour préférer s’approprier le don, se prendre pour Dieu (ce que symbolise I'arbre de la
connaissance du bien et dumal) !

Dans la Bible, tout au long de I'histoire de I’Alliance, Dieu apparait comme I’éducateur de son
peuple, puis de son Eglise. La Bible est un formidable manuel d’éducation. C’est ainsi que I'image
gue le peuple se fait de Dieu doit elle-méme se purifier, s’approfondir : du Dieu des armées au Dieu
créateurdel’univers, du Dieu d’un peuple au Dieu de toute I’humanité. Relisons le livre d’Osée pour
bien nous convaincre que le Dieu de I’Ancien Testament, « Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob »
est bien le « Dieu de Jésus-Christ » (Blaise Pascal) :

Quand Israél était jeune, je I'aimai, et d'Egypte j'appelai mon fils.

Mais plus je les appelais, plus ils s'écartaient de moi; aux Baals ils sacrifiaient, aux idoles ils brilaient
de I'encens.

Et moi j'avais appris a marcher a Ephraim, je le prenais par les bras, etils n'ont pas compris que je
prenais soin d'eux!



Je les menais avec des attaches humaines, avec des liens d'amour; j'étais pour eux comme ceux qui
soulévent un nourrisson tout contre leur joue, je m'inclinais vers lui et le faisais manger. (Os 11, 1-
4)

Accueillir ce Dieu de tendresse change tout. La clé de toutes les réconciliations que nous avons
parcourues - avec la nature, avec le temps, avec soi-méme, avec autrui - se trouve dans|’accueil de
notre vie comme un don gratuit et amoureux de Dieu, un appel a aimer et a se donner, comme Dieu
gui ne sait qu’aimer et se donner ! A la Samaritaine, Jésus promet qu’elle deviendra source d’eau
vive pourson peuple.

Pour conclure

L'anthropologie chrétienne nous montre la vie dans toutes ses dimensions, charnelle, psychique,
spirituelle, sociale, comme un dynamisme de donation, que nous découvrons en nous et qui veut se
déployer autour de nous. Mais jusqu’ou pouvons-nous nous donner ? Ne sommes-nous pas limités,
soumis a la finitude et au péché ? C’'est ici que le message de Paques résonne comme la grande
espérance de nos vies. Dieu est celui qui se donne jusqu’a la mort sur la croix, pour nous dire que
nous sommes faits non pas pour la mort, mais pourune Vie en plénitude, en communion avec Lui.
Que le péché et lafinitude seront un jour définitivement abolis. Il nous reste ainsi a accueillir cette
lumiére de la croix dans nos vies.

Comme éducateurs, quand nous sommes découragés, nous pouvons nous rappeler ce qu’écrivait le
philosophe Gabriel Marcel : « Aimer un étre, c’est lui dire : “ toi tu ne mourras pas. » Cela peut
inspirer notre mission éducative au-dela de nos qualités, de nos « réussites » et de nos « échecs ».
Eduquer dans la lumiére de la résurrection, c’est faire sentir aux enfants, aux jeunes, que Dieu est
cette source d’amour et de liberté qui ne demande qu’a jaillir en eux: la foi rend libre, audacieux.
Alors, une éducation réussie n’est pas mesurée par le succés aux examens, ou a la carriere
professionnelle, au prestige social, mais a la réponse a cette seule question: Ce que tu as regu
gratuitement, veux-tu a ton tour le faire fructifier pourles autres ?

Enfin, quand la mort semble avoir le dessus, il nous faut faire le pari de larésurrection : I’"horizon de
I’éducation ne se limite pas a cette vie, elle vise plus loin. On éduque pour |'éternité. Eduquer un
enfant, c’est bien lui dire : « Toi, tu ne mourras pas ».

Xavier DUFOUR



